

## شرح منظومة وصف العالم الأبيِّ والاعتزاز بالعلم وسمو الهمة

للإمام الجرجاني رحمه الله تعالى

#### شرح الشيخ:

أبي اليمان عدنان بن حسين المصقري









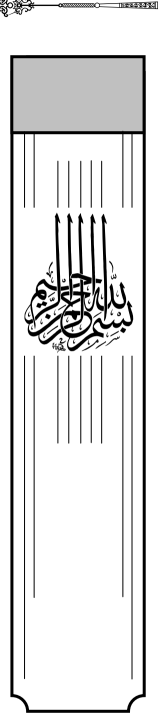


#### Y.11 / 1249



تنزانيا

مسجد الألباني دار السلام تنزانيا



## < r

#### بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

#### منظومة وصف العالم الأبيّ والاعتزاز بالعلم وسموّ الهمة

١. يَقُولُونَ لِيْ فِيْكَ انْقِبَاضٌ وَإِنَّهَا اللهُ مِنْ اللهُ ا

رَأُوْا رَجِلاً عَنْ مَوْقِفِ النُّدُّلِّ أَحْجَلَا

٢. أَرَى النَّاسَ مَن دَانَاهُمُ هَانَ عِنْدَهمْ

وَمَ ن أَكْرَمَتْ أَعُرِمَتْ أَعُومَتْ أَوْ السَّفْسِ أَكْرِمَ ا

٣. وَلَمْ أَقْضِ حَقَّ العِلْمِ إِنْ كنت كُلَّا

٤. وما زلتُ مُنحازًا بعرضي جانبا

عن الذل أعتَدُّ الصيانةَ مَغنَا

٥. إذا قِيلَ: هذا مَنْهَلُ قُلْتُ قَدْ أَرَى

وَلَكِنَّ نَفْ سَ الْخُرِّ تَحْتَمِ لَ الظَّهَا

٦. أُنَزِّهُ هَا عَنْ بَعْضِ مَا لَا يُشِينُهَا

مخافة أقوالِ العِدا فيم أو لِ]

٧. فأصبحُ عن عيب اللئيم مُسَلَّما

وقد رحتُ في نفسسِ الكريم معظّها

٨. وإنِّي إذا ما فاتني الأمر لم أبِتْ

أُقَلِّ بُ كَفِّ عِنْ إِنْ رَهُ مُتَنَ لِمَّا لَمِّا اللَّهِ الْأَسْلِ مُعَنَّ لِمَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وَإِنْ مَالَ لَهُ أُتْبِعُهُ هَا لَكُمْ أُتْبِعُهُ هَا لَا وَلَيْتَكَا

١٠. وأقبض خطوي عن حظوظٍ كثيرةٍ

إِذَا لَمُ أَنَلْهَا وَافِرَ العِرْض مُكْرَما العِرْض مُكْرَما العِرْض مُكْرَما العِرْض مُكْرَما العِرْم نفسي أن أُضاحِك عابسًا

وأن أَتلقَّ على بالمسديح مُ الدَّمَا اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللللْمُعِلَّ الْمُعْلَمُ الللْمُعِلَّ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الللِّهُ الللْمُعِلَّ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعِلَّ الْمُعْلِمُ الللْمُعِلَّ الْمُعْلِمُ الللْمُعِلَّ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ اللَّالِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلَمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الللْ

إليه وإن كسان السرئيسَ المعَظِّسما . ١٣ . وكم نعمةٍ كانت على الحُر نقمةً

وكم مغنم يعتَدُّه الحرُّ مَغرماً ١٤. ولم أبتذِل في خدمة العلم مهجتي

لأخدِم من لاقيت لكن لأُخدَما المُعنية في به غَرْسًا وأجنيه ذِلةً

إذا فاتباعُ الجهلِ قد كان أحزَما المحار في المراضِ عن فتًى متعففٍ

يروح ويغدو ليس يملك درهمًا ١٧. يبيتُ يراعِي النجمَ من سوءِ حالِه

ويصبحُ طَلْقا ضاحكا متبسل

شرح منظومة اكجرجاني

0

١٨. ولا يسأل المُثرين ما بأكفِّهم

ولو ماتَ جُوعا عِفَّةً وتكرُّما

١٩. فإن قلت: «زَندُ العِلم كابِ»، فإنها

كباحين لم نَحررُسْ حِماهُ وأظلَا

٢٠. ولو أنّ أهل العلم صانوه صانهم

ولو عظموه في النفوس لعظها ٢١. ولكن أهانوه فهانوا ودنّسوا

مُحَيَّاهُ بِالأَطْهَاعِ حَتَّى تَجَهَّاهُ

٢٢. وما كُل بَرْقٍ لاحَ لي يستفِزني

ولا كل مَن لاقَيتُ أرضاه مُنعِما ٢٣. ولكن إذا ما اضطرني الضُّر لم أبت

أقلبُ فكري مُنْجِدًا ثم مُتْهِما

٢٤. إلى أن أرى ما لا أغص بندِكُره

إذا قلتُ قد أسدى إليَّ وأنعَل





### بِنْــــــمِ ٱللَّهَ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيــمِ مُ**قَدِمِّ الشَّارِح**

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صَلَّالِللَّهُ عَلَيْدِوَعَلَى الدِوسَلَّمَ، وعلى آله وصحبه وسلم تسليم كثيرا.

#### أما بعد:

هذه الأبيات الطيبة المباركة للإمام الجرجاني أبي الحسن علي بن عبد العزيز رَحْمَهُ ٱللَّهُ في:

#### «وصف العالم الأبيّ والاعتزاز بالعلم وسمو الهمة».

فهي أبيات طيبة، يحرص طلبة العلم والعلماء على حفظها وفهمها، وما أحوج كل طالب علم وداعية إلى الله تعالى أن يفهمها ويحفظها وأن يعمل بمقتضاها، إذ أنها توافق الأدلة وتدل على عزة المسلم؛ ومن الأدلة على ذلك:

- قال التاج السبكي مرحمه الله تعالى، بعد أن أورد هذه القصيدة الفائقة العصماء في ترجمة الجرجاني: «لله هذا الشعر ما أبلغه وأصنعه! وما أعلى على هام الجوزاء موضعه! وما أنفعه لو سمعه من سمعه! وهكذا فيكن - وإلا فلا - أدب كل فقيه، ولمثل هذا الناظم يحسن النظم الذي لا نظير له ولا شبيه، وعن هذا ينطق المنصف بعظيم الثناء على ذهنه الخالص لا بالتمويه».

فيا ليت كل عالم وطالب علم ينقش هذه الأبيات في صدر مجلسه، وعلى صفحة قلبه، ويجعلها دستوره في حياته، وإمامه في خلائقه!



ورحم الله الإمام الجرجاني، ونفعنا الله بنظمه ونثره، وعلمه وأدبه... آمين.

#### -أقول وبالله أستعين:

الجرجاني هو العلامة القاضي أبو الحسن على بن عبد العزيز الجرجاني، الفقيه الشافعي الأديب الشاعر المحسن، قاضي قضاة الري، والمولود في حجود سنة ٣٢٥، والمتوفى سنة ٣٩٢ رحمه الله.

- قال فيه الثعالبي واصفا كثرة تطوافه وتقلبه في البلدان لتحصيل العلم: «وكان في صباه خَلِفَ الخَضِر (يعني خليفة الخضر) في قطع الأرض وتدويخ بلاد العراق والشام وغيرهما، واقتبس من أنواع العلوم والآداب ما صار به في العلوم عَلَما، وفي الكمال عالما، فهو حسنة جرجان، وفرد الزمان، ونادرة الفلك، وإنسان حدقة العِلْم، ودُرِّةُ تاج الأدب، وفارس عسكر الشعر، يجمع خط ابن مقلة، إلى نثر الجاحظ، ونظم البحتري، وينظم عقد الإتقان والإحسان في كل ما يتعاطاه».

وقد استعمل أبو الحسن الجرجاني كل ما أوتيه من فضل وعلم وأدب وحسن نظم مع ما أوتيه من مروءة طالب العلم وتعففه لينظم هذه القصيدة التي يصف فيها ما ينبغي أن يكون عليه طالب العلم من الاعتزاز بالعلم، وسمو الهمة، والترفع عن الدنايا والصغائر، وكل ما يشين من الأفعال والأعمال والخلائق؛ ليسمو به علمه إلى أعلى المقامات، وينبل قدره، وينتفع الناس به في الحياة وبعد المات.

وفي الحديث عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ: إِنَّ نَاسًا مِنَ الأَنْصَارِ سَأَلُوا رَسُولَ الله صَ<u>لَّاللهُ عَلَىٰهُ عَلَىٰهُ عَلَىٰهُ عَلَىٰه</u> مَثَّمَ سَأَلُوهُ، فَأَعْطَاهُمْ حَتَّى الله صَ<u>لَّاللهُ عَلَىٰهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ</u>، فَأَعْطَاهُمْ حَتَّى نَفِدَ مَا عِنْدَهُ، فَقَالَ: «مَا يَكُونُ عِنْدِي مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ أَدَّخِرَهُ عَنْكُمْ، وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفَّهُ نَفِدَ مَا عِنْدَهُ، فَقَالَ: «مَا يَكُونُ عِنْدِي مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ أَدَّخِرَهُ عَنْكُمْ، وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفَّهُ



الله، وَمَنْ يَسْتَغْنِ يُغْنِهِ الله وَمَنْ يَتَصَبَّرْ يُصَبِّرْهُ الله، وَمَا أُعْطِيَ أَحَدٌ عَطَاءً خَيْرًا وَأَوْسَعَ مِنَ الصَّبْرِ»؛ [«صحيح البخاري» (١٤٦٩) - واللفظ له -، «صحيح مسلم» (١٠٥٣)].

وكذلك حديث عُرْوَة بْن الزُّبَيْرِ، وَسَعِيد بْن الْمُسَيِّب، أَنَّ حَكِيمَ بْنَ حِزَامٍ وَصَالِيَهُ عَنْهُ، قَالَ: سَأَلْتُهُ مَلَاتُهُ، فَأَعْطَانِي، ثُمَّ سَأَلْتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ، إِنَّ هَذَا الْمَالَ خَضِرَةٌ حُلُوةٌ، فَمَنْ فَأَعْطَانِي، ثُمَّ سَأَلْتُهُ، فَأَعْطَانِي ثُمَّ قَالَ: «يَا حَكِيمُ، إِنَّ هَذَا الْمَالَ خَضِرَةٌ حُلُوةٌ، فَمَنْ أَخَذَهُ بِإِشْرَافِ نَفْسٍ لَمْ يُبَارَكُ لَهُ فِيهِ، كَالَّذِي أَخَذَهُ بِإِشْرَافِ نَفْسٍ لَمْ يُبَارَكُ لَهُ فِيهِ، كَالَّذِي يَا عُكُلُ وَلاَ يَشْبَعُ، اليَدُ العُلْيَا خَيْرٌ مِنَ اليَدِ السُّفْلَى»، قَالَ حَكِيمٌ: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ لاَ أَرْزَأُ أَحَدًا بَعْدَكَ شَيْئًا حَتَّى أَفَارِقَ الدُّنْيَا، فَكَانَ أَبُو بَكُو وَاللَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ لاَ أَرْزَأُ أَحَدًا بَعْدَكَ شَيْئًا حَتَّى أَفَارِقَ الدُّنْيَا، فَكَانَ أَبُو بَكُو وَكَيمًا إِلَى العَطَاءِ، فَيَأْبَى أَنْ يَقْبَلَهُ مِنْهُ، ثُمَّ إِنَّ عُمَرَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ دَعَاهُ وَكَلِيهُ عَنْهُ، ثُمَّ إِنَّ عُمَرَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ دَعَاهُ لِيعُطِيهُ فَأَبِى أَنْ يَقْبَلُهُ مِنْهُ مُنْ مَنْ مَلُولِ الله عَلَى مِنْ هَذَا الغَيْءِ فَيَأْبَى أَنْ يَأْبَى أَنْ يَأْبُى أَنْ يَقْبَلُهُ مَنْهُ مَنْ مَا مُعْشَرَ المُسْلِمِينَ عَلَى مِنْ النَّهُ مَنْ مَا الْفَيْءِ فَيَأْبَى أَنْ يَأْبُى أَنْ يَأْبُى أَنْ يَأْبُى أَنْ يَأْبُى أَنْ يَأْبُى أَنْ يَأْبُونَكُمُ مَا مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ عَلَى مَعْشَر النَاسِ بَعْدَ رَسُولِ الله صَلِّيلَهُ عَلَى الْمَعْلَى وَعَلَى الْمُعْلَى وَسَلَمَ حَتَى ثُولُقَى اللهَ عَلَى مَالِهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمَا الْفَيْ عَلَى الْمُعْلَى الْمَعْلَى وَاللهُ عَلَى مَقْلَلْ لَا الْمُولِ الله صَلَّ اللهُ عَلَى مَالِي الْمَالِمِينَ وَاللهُ عَلَى الْمَعْلَى وَعَلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى وَمَالًا المَالِمُ لَلْ الْمَالِمُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمَعْلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمَعْلَى اللهُ ال

وجاء عَنْ ثَوْبَانَ - وَكَانَ ثَوْبَانُ مَوْلَى رَسُولِ الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ اللهِ عَنْ ثَوْبَانَ مَوْلَى رَسُولِ الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ اللهِ وَسَلَّمَ : «مَنْ يَكُفُلُ لِي أَنْ لَا يَسْأَلُ النَّاسَ شَيْئًا، وَأَتَكَفَّلُ لَا لَهُ بِالجُنَّةِ؟»، فَقَالَ ثَوْبَانُ: أَنَا، فَكَانَ لَا يَسْأَلُ أَحَدًا شَيْئًا؛ [«سنن أبي داود» (١٦٤٣) - واللفظ له -، «مسند أحمد» (٢٢٣٧٤)، وصححه والعلامة الألباني في «سنن أبي داود»، والإمام الوادعي رحمه الله في «الصحيح المسند»].

والأحاديث كثيرة في ذم السؤال والأمر بالعفة والعزة، ولذا قال أبو سفيان لهرقل لم سأله: مَاذَا يَأْمُرُكُمْ؟ قال: «يَقُولُ: اعْبُدُوا الله وَحْدَهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَاتْرُكُوا لله



مَا يَقُولُ آبَاؤُكُمْ، وَيَأْمُرُنَا بِالصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ وَالصِّدْقِ وَالعَفَافِ وَالصِّلَةِ» [«صحيح البخاري» (٧)].

أي يأمرنا بالعفة، فالعفاف منسوب لهذا الدين.

وهكذا كان الصحابة رَضَيُلِيَّهُ عَنْهُمُ يبايعون النبي صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ اللهِ وَسَلَّمَ «ألا يسألوا النّاسَ شَيْئًا» كما في حديث عوف، [«صحيح مسلم» (١٠٤٣)].

وفي حديث قبيصة بْنِ مُحَارِقِ الْهِلَالِيِّ، قَالَ: ثَحَمَّلْتُ مَمَالَةً، فَأَتَيْتُ رَسُولَ الله صَلَّلَلَهُ عَيْمُوعَكَلْ الْهِوَسَلَّمَ أَسْأَلُهُ فِيهَا، فَقَالَ: «أَقِمْ حَتَّى تَأْتِيَنَا الصَّدَقَةُ، فَنَأْمُرَ لَكَ بِهَا»، قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «يَا قَبِيصَةُ إِنَّ المُسْأَلَةَ لَا تَحِلُّ إِلَّا لِأَحَدِ ثَلَاثَةٍ رَجُلٍ، ثَحَمَّلَ مَمَالَةً، فَحَلَّتْ لَهُ المُسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا، ثُمَّ يُمْسِكُ، وَرَجُلٌ أَصَابَتُهُ جَائِحَةٌ اجْتَاحَتْ مَالَهُ، فَحَلَّتْ لَهُ المُسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا، ثُمَّ يُمْسِكُ، وَرَجُلٌ أَصَابَتُهُ جَائِحَةٌ اجْتَاحَتْ مَالَهُ، فَحَلَّتْ لَهُ المُسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ – أَوْ قَالَ: سِدَادًا مِنْ عَيْشٍ – وَرَجُلٌ أَصَابَتُهُ فَاقَةٌ عَتَى يَقُومَ ثَلَاثًا فَاقَةٌ، فَحَلَّتْ لَهُ المُسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ – أَوْ قَالَ: سِدَادًا مِنْ عَيْشٍ – فَهَا سِوَاهُنَّ مِنْ المُسْأَلَةِ يَا حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ – أَوْ قَالَ: سِدَادًا مِنْ عَيْشٍ – فَهَا سِوَاهُنَّ مِنَ المُسْأَلَةِ يَا حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ – أَوْ قَالَ: سِدَادًا مِنْ عَيْشٍ – فَهَا سِوَاهُنَّ مِنَ المُسْأَلَةِ يَا عَيْشَ مَا مَنْ عَيْشٍ عَيْشٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ قَالَة المُسْأَلَةِ يَا عُمُلُهُ اللهُ اللهُ

فهذه الأبيات نعلق عليها بها يسر الله تعالى.





#### شرح المنظومة

• يقول البرجاني رحمه (الله):

١. يَقُولُ وِنَ لِيْ فِيْ كَ انْقِبَ اضْ وَإِنَّا

رَأُوْا رَجِلاً عَنْ مَوْقِفِ النُّدُّلِّ أَحْجَهَا

٢. أَرَى النَّاسَ مَن دَانَاهُمُ هَانَ عِنْدَهمْ

وَمَ ن أَكْرَمَتْ لُهُ عِ زَّةُ السِّنَّفْسِ أَكْرِمَ ا

٣. وَلَمْ أَقْضِ حَقَّ العِلْمِ إِنْ كنت كُلَّا

بَدَا طَمَعٌ صَيَّرْتُهُ لِيَ سُلَّمَا

#### ٠(لثرع:

«يقولون لي»: أي يقول الناس عني

«فيك انقباض»: أي أنك لا تسألنا ولا تأتي إلى بيوتنا ولا تخالطنا.

«وإنها» الحقيقة أنهم، «رأوا رجلا عن موقف الذل أحجما»: أي لا يريد موقف الذل.

«أحجما»: أي امتنع عن موقف الذل.

«أرى الناس» في حقيقتهم، «من داناهم» ومن سألهم ومن تدنى لهم، «هان عندهم» وصار عندهم هينا.

«ومن أكرمته عزة النفس أكرما»: أي من كان عزيز النفس أكرمه الناس، وعزة النفس ليس معناها الكبر ولا التجبر، وإنها معناها البعد عن ما يشين الإنسان، وعن ما يضره.

«ومن أكرمته عزة النفس»: أي أكرمته عزة النفس عن سؤال الناس «أكرما»، مع أن المؤمن متواضع إذا دُعِيَ أجاب؛ كما جاء في حديث أبي هُرَيْرَة، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَمٌ قَالَ: «لَوْ دُعِيتُ إِلَى كُرَاعٍ لَأَجَبْتُ، وَلَوْ أُهْدِيَ إِلِيَّ كُرَاعٌ لَقَبِلْتُ» [«صحيح البخاري» (١٧٨ه)].

«ولم أقض حق العلم إن كنت كلم ...»: أي: لم أوف حق العلم، ولم أقض حقه.

«إن كنت كلم بدا طمع»: أي إن بدا لي طمع، وبدا لي باب من أبواب الدنيا.

«صيرته لي سلما»: أي أتسلق عليه أو به إلى مطمعي.

#### • قال رحمه (الله):

٤. وما زلتُ مُنحازًا بعرضي جانبا

عين الذل أعتَدُّ الصيانةَ مَغنَما

#### • (الثرح:

«ومازلت منحازا بعرضي جانبا»: أي مبتعدا بعرضي، والعِرض هو موضع القدح والذم في الإنسان.

«جانبا»: أي مجانبا للذل عن الذل.

#### وصفالعالمالأبي والاعتزانر بالعلمه وسموالهمة



«أعتد الصيانة مغنها»: أي أعدُّ الصيانة، أي صيانة العلم مغنها عظيها ونعمة عظيمة ومكسبا عظيها.

#### \* وصيانة العلم، تكون بأموس منها:

- بعد طالب العلم والعالم عن مواقف الذل، ومواقف الشين، ومواقف القدح، وعن الأفعال التي لا القدح، وعن الاختلاط بالحرام، والقرب من الشبهات، وعن الأفعال التي لا تليق.
  - ومن صيانة العلم ألا يذهب الإنسان ويسأل.
  - ومن صيانة العلم ألا يستخدم الإنسان الناس.
- ومن صيانة العلم ألا يهازح الإنسان الناس كثيرا فكثرة المزاح ليست من صيانة العلم -، وألا يلعب معهم الألعاب الذميمة.
  - ومن صيانة العلم، ألا يدخل في شؤون الناس.
    - ومن صيانة العلم، ألا يتوصل بعلمه إلى دنيا.
- ومن صيانة العلم، ألا يسأل الناس أن يخفضوا له الأسعار من أجل علمه، يقول: «أنا عالم، وأنا شيخ، وأنا إمام مسجد، فأنزل لي هذه القيمة».

وهذا كله من صيانة العلم.

#### • قال رحمه (اللهن:

٥. إذا قِيلَ: هذا مَنْهَلُ قُلْتُ قَدْ أَرَى

## وَلَكِنَّ نَفْسَ الْخُرِّ تَخْتَمِلُ الظَّهَا ٢. أُنْزِّهُهَا عَنْ بَعْضِ مَا لَا يُشِينُهَا

مخافة أقوالِ العِدا فيم أو لِما؟

#### • (الثرع:

«إذا قيل: هذا منهل»: أي إذا قيل هذا باب من أبواب الدنيا، وهذا مشرب، وهذا مأكل؛ والمنهل في اللغة هو: المشرب، منهل الإبل: ما تشرب منه.

«قلت: قد أرى»: أي أنا أرى أنه منهل، وأن الناس يشربون منه.

«ولكن نفس الحر تحتمل الظما»: أي تتحمل أن تجلس جائعة ظامئة، بعيدة عن الماء، لأني لا أنزل نفسي منزلة العبيد وأجعل نفسي حرة، ولكن نفس الحر تحتمل الظمأ.

«أنزهها عن بعض ما لا يشينها»: أي أنزه نفسي عن بعض ما لا يشينها، أي: أنزهها عن بعض الأعمال، التي هي في الحقيقة ليست حراما، بل هي جائزة.

«مخافة أقوال العدا: فيم أو لما»: أي أخاف من أقوال أعدائي: فيم عمل هذا؟ ولما عمل هذا العمل؟ لأن الأعداء قد يتكلمون عليك وأنت تعمل شيئا مباحا: فيم أو لما؟

#### • قال رحمه (اللهن:

٧. فأُصبحُ عن عيْب اللئيم مُسَلَّما

# وقد رحتُ في نفس الكريم معظّها ٨. وإنِّي إذا ما فاتني الأمرُ لم أبِتُ أُولِتُ أَولِتُ أَولِتُ أَلِي أَلِي اللّهُ اللّهُ أَلِيلًا أُولِتُ أُلِيلًا أُولِتُ أُولِتُ أُولِتُ أُولِتُ أُولِتُ أُولِتُ أُولِتُ أُولِتُ أُلِيلًا أُلِلِلْ أُلِلِيلًا أُلِلِيلًا أُلِيلًا أُلِلِلْ أُلِلِيلًا أُلِيلًا أُلِلِيلًا أُلِلِلْ أُلِلِلْ أُلِيلًا أُلِلِلِيلًا أُلِلِلْ أُلِلِ

#### •(الثرح:

«فأصبح»: أي أصبح مع عزتي وصيانتي لعلمي، «عن عيب اللئيم مسلما»، أي أسلم، لا يعيبني.

"وقد رحت في نفس الكريم معظما": أي وقد رحت في نفس الكرماء عظيما، لأني أبتعد عن ما لا يليق بي، وهذا لا يعني أنك تعمل الأعمال من أجل الناس أن يمدحوك ولا يذموك، ولكن هذا باب من أبواب صيانة العلم، والتنزه عن ما يضر عند الله، وعند الناس.

أي أنهم لم يستحوا من الله تعالى ولا من خلقه.

تَنْبَيْكُما: هذا ولتعلم أن الناس لن يتركوك، لابد أن يعيبوك، ويتكلموا فيك، إذا كنت على الحق، فالذي يريد أن الناس لا يتكلموا فيه أبدا، ولا يطعنوا فيه، هذا ليس بصحيح، لابد إذا كنت على الحق أن يتكلم الناس فيك وأن يطعنوا فيك وأن يبحثوا حتى عن الكذب؛ فرسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الدِوسَلَمُ قالوا فيه: (ساحر)، وهو ليس بساحر، و(كاهن)، وهو ليس بكاهن، و(شاعر)، وليس بشاعر، قالوا فيه: (مذمم)؛ وهو محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الدِوسَلَمُ ، قالوا فيه أشياء، وليست بصحيحة.

«وإني إذا ما فاتني الأمر لم أبت...»: أي وإني إذا ما فاتني أمر من أمور الدنيا، مأكل أو مشرب أو مطمع. ل

«لم أبت أقلب كفي»، أي: أندم، «إثره متندما»، وتقليب الكف عبارة عن الندم كما في قوله تعالى: ﴿ وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ وَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كُفَيِّهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْنَنِي لَمُ أَشْرِكَ بِرَتِي ٓ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٢].

وفي القرآن لا نقول: عبارة، نقول: حقيقة، لكن في اللغة هو تعبير عن التندم لأن المتندم غالبًا يقلب كفيه.

#### • قال رحمه (اللهن:

٩. وَلَكِنَّهُ إِنْ جَاءَ عَفْ وًا قَبِلْتُهُ

وَإِنْ مَالَ لَهُ أُتْبِعُهُ هَالًا وَلَيْتَكَا



#### ١٠. وأقبض خطوي عن حظوظٍ كثيرةٍ

#### إِذَا لَمْ أَنَلْهَا وَافِرَ العِرْض مُكْرَما

#### ٠(لثرع:

"ولكنه إن جاء عفوا قبلته": أي إن جاء أي شيء من حطام الدنيا عفوا، ومعنى "عفوا»: أي بدون تكلف ولا سؤال، ولا ذهاب وراءه، "قبلته": وهذا عملا بحديث عمر بن الخطاب رَضَّوَلَيَّهُ عَنهُ: كَانَ رَسُولُ الله صَلَّالِلهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ يُعْطِينِي الْعَطَاءَ، فَأَقُولُ: أَعْطِهِ، يَا رَسُولَ الله، أَفْقَرَ إِلَيْهِ مِنِي، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صَلَّالِلهُ وَسَلَّمَ : "خُذْهُ فَتَمَوَّلُهُ أَوْ تَصَدَّقْ بِهِ، وَمَا جَاءَكَ مِنْ هَذَا اللَّالِ وَأَنْتَ غَيْرُ مُشْرِفٍ وَلَا سَائِلٍ فَخُذْهُ، وَمَا لَا، فَلَا تُتْبِعْهُ نَفْسَكَ»؛ ["صحيح البخاري" (١٤٧٣) - مُشْرِفٍ وَلَا سَائِلٍ فَخُذْهُ، وَمَا لَا، فَلَا تُتْبِعْهُ نَفْسَكَ"؛ ["صحيح البخاري" (١٤٧٣) - واللفظ له -، "صحيح مسلم" (١٤٧٥)].

أي إذا لم يأتك، فلا تتبعه نفسك.

«وإن مال لم أتبعه هلا وليتما»، ومعنى «مال» أي: ذهب الطمع وذهب المال عني، «لم أتبعه» بقولي: «هلا وليتما»: أي هلا عملت كذا، وليت أني عملت كذا حتى أناله – أي هذا المال –.

«وأقبض خطوي عن حضوظ كثيرة...»: أي أمسك خطاي، لا أمشي عن «حظوظ كثيرة»: أي عن حظوظ، عن حظ كثير، وأنا أعلم أني لو أمشي سأكسب وسأنال.

«إذا لم أنلها وافر العرض مكرما»: كل ذلك من أجل عرضي أن أكون كريها إذا لم أنلها، «وافر العرض مكرما»: أي جاءت المكرمة ونلتها، وأنا وافر العرض مكرما، فحيا هلا بها.

وهذا يدل على أن الإنسان له نفس، وهو يحتاج إلى المال ولاسيها طالب العلم، والعالم يحتاج إلى المال، ويحتاج إلى ما يتقوى به على طاعة الله تعالى، لكن لا يمكن أن يهين نفسه، من أجل أن يسأل أو يتدنى.

#### • قال رحمه (الله):

١١. وأُكرِم نفسي أن أُضاحِك عابسًا

وأن أَتلقَّ عِي بالمسديح مُ لَذَمَّا

١٢. وكم طالبٍ رِقِّي بنُعْماه لم يصل

إليه وإن كان الرئيسَ المعَظِّها

#### والثرح:

«وأكرم نفسي أن أضاحك عابسًا»: أي أن أضحك مع واحد ما يريد أن يضحك معي، وأتكلم مع واحد ما يريد أن يتكلم معي، وهكذا أنت من رأيته متكبرا عليك فأعرض عنه، وهذا باب من أبواب صيانة العلم أيضا، كرامة النفس عن مضاحكة المتكبرين.



قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ذَٰلِكَ مَبْلَغُهُم مِنَ ٱلْعِلْمِ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّعَن سَبِيلِهِ وهُو أَعْلَمُ بِمَنِ أَعْلَمُ بِمَن أَلْعُلُمُ بِمَن أَلْعُلُمُ بِمَن أَلْعُلُمُ بِمَن أَلْعُلُمُ بِمَن أَلْعُلُمُ بِمَن اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَ

وليس معنى هذا أنك تترك الدعوة إلى الله تعالى، فأنت تدعو الناس جميعا، وإن أعرضوا.

«وأن أتلقى بالمديح مذمما»: أي وأن أمدح من هو مذمم، أنا لا أمدح أحدا وهو مذموم أو أحدا لا يستحق المدح.

(وكم طالبٍ رِقِّي بنعماه لم يصل): أي وكم طالب، كم من إنسان، طَلَبَ رِقِّي، وطلب أن أكون رقيقًا وعَبْدًا له، طلب أن أكون سائلا له، عبدا له.

«لم يصل إليه»: أي لم يصل إلى هذا المطلب وهو رِقِّي، يريد أن يجعلني رقيقا وأنا حر.

«وإن كان الرئيس المعظما»: أي وإن كان رئيسًا مُعَظَّمًا لا يمكن أن يصل إلى رِقِّي وإلى أن يستعبدني.

#### • قال رحمه (الله):

١٣. وكم نعمةٍ كانت على الحُر نقمةً

وكم مغنم يعتَدُّه الحرُّ مَغرما

لأخدِم من لاقيت لكن لأُخدَما

#### والشرح:

«وكم نعمة كانت على الحرّ نقمة»: أي فكم من نعمة في الحقيقة هي نقمة على صاحبها، فأنا لا أبحث عن النعمة بسبب ذل نفسي.

"وكم مغنم يعتده الحر مغرما": أي وكم من مغنم تغنمه، والحر يعدُّ هذا المغنم مغرما، لأنه سيتعبه في الدنيا، ويحاسب عليه يوم القيامة؛ "مغرما": أي يغرم بسببه ويتعب.

(ولم أبتذل في خدمة العلم مهجتي»: أي لم أبتذل مهجتي في خدمة العلم، وفي سبب العلم، لأن طالب العلم يجتاج أن يذل نفسه للعلم، ويذل نفسه للعلم، وبيا فيتعب تعبا كثيرا، ويجلس بين يدي أهل العلم، ويُجيع نفسه ويُتعب نفسه، وربيا يحتاج أن يذهب يكسب بعض المال من أجل أن يأكل ويأكل أولاده وليس عنده وقت، يريد أن يطلب العلم، وهو يستطيع أن يذهب ويشتغل، لكن من أجل العلم يُتعِب نفسه.

«لأخدِم من لاقيت»: أي أني ما أتعبت نفسي في طلب العلم، من أجل أن أخدم الناس، وأسأل الناس.

«لكن لأُخدَما»: وليس معنى أن الإنسان يريد بطلب العلم أن يُخدَم، وأن يكون مخدوما، منعوما عليه، لكن هذا من باب عزة النفس، الأولى أن الناس يخدمون العالم، لا أنه يخدمهم.



#### • قال رحمه (اللهن:

١٥. أأشقى به غَرْسًا وأجنيه ذِلةً

إذا فاتباعُ الجهلِ قد كان أحزَما المحار في المحار أحرَما المحار في المحار ف

يروح ويغدو ليس يملك درهمًا

١٧. يبيتُ يراعِي النجمَ من سوءِ حالِه

ويصبحُ طَلْقا ضاحكا متبسل

#### والثرم:

«أأشقى به غرسا»: أي أأشقى بالعلم غرسا، أأشقى وأتعب حين أغرسه.

«وأجنيه ذلّة»: أي وأجني العلم، أجني ثمرة العلم بعد أن كبرت وصلحت وأينعت، أشقى به غرسا، وفي الأخير أكون ذليلا.

«إذا فاتباع الجهل قد كان أحزما»: أي لو كنت كذلك فالجهل أحزم من العلم وأفضل من العلم.

«وإني لراض عن فتى متعفف»: أي ما أجمل وما أحسن الفتى العفيف المتعفف.

«يروح ويغدو ليس يملك درهما»: أي يروح ويغدو وهو فقير.

«يبيت يراعي النجم من سوء حاله»: أي في الليل يراعي النجم ويفكر في النجوم، من سوء حاله وفقره، وحاجته إلى الطعام والشراب.

«ويصبح طلقا ضاحكا متبسما»: أي يصبح طلقا بشوشا ضاحكا للناس، متبسما، لايظهر عليه أثر الفقر والتعب، والهم والغم.

#### • قال رحمه (الليم:

١٨. ولا يسأل المُثرين ما بأكفّهم

ولو ماتَ جُوعا عِفَّةً وتكرُّما

١٩. فإن قلت: «زندُ العِلمِ كابٍ»، فإنما

كباحين لم نَحررُسْ حِماهُ وأظلَا

#### والثرح:

«ولا يسأل المثرين»: أي الأغنياء أصحاب الثرى، «ما بأكفهم»: أي ما عندهم من المال.

«ولو مات جوعا عفة وتكرما»: أي هذا من أجل عِفَّتِهِ وكرامته.

«فإن قلت: «زند العلم كاب»»: أي حظ العلم قليل، والذين يريدون العلم هم قليل أصلا، والمفروض على الناس، أنهم يكرمون هؤلاء القليل، وأيضا لماذا الناس لا يقبلون على العلم كما يقبلون على الدنيا.

«فإنها كباحين لم نحرس حماه»: أي: ابتعد الناس عن العلم، عندما لم يحرس طلبة العلم والمنتسبين إلى العلم حماه، «وأظلما»: أي وأظلموا هذا الطريق بتصرفاتهم، والمراد بهم الذين يبتغون بعلمهم الدنيا.



#### • قال رحمه (اللهن:

٢٠. ولو أنّ أهل العلم صانوه صانهم

ولـــو عظَّمـــوه في النفـــوسِ لعظــــا

٢١. ولكن أهانوهُ فهانوا ودنَّسوا

مُحيَّاهُ بِالأطماع حتى تَجَهَّا

#### ٠(لثرع:

«ولو أنّ أهلَ العلم صانوه صانهم»: أي: ولو أن أهل العلم صانوا العلم وحَمَوْهُ من كل ما يشينه، وظهروا بمظهر طيب، وأخلاق طيبة، وعزيزة عفيفة، صانهم العلم.

«ولو عظموه في النفوس لعظما»: أي لعظم عند الناس.

«ولكن أهانوه»: والمراد بهم كما سمعت، علماء الدنيا، أهانوه أي أهانوا العلم.

«فهانوا»: بسبب إهانتهم للعلم، ومن عظم العلم عظمه الله، ومن حقر العلم وأهان العلم أهانه الله، لأن العلم هو دين الله.

«ودَنَّسُوا محياه بالأطماع حتى تجهما»: أي دنسوا حلاوته وطلاوته وحسنه وبشاشته، حتى صار كالحًا في صورة بشعة عند الناس.

#### • قال رحمه (الله):

٢٢. وما كُل بَرْقٍ لاحَ لي يستفِزني



## ولا كل مَنعِما للقَيتُ أرضاه مُنعِما ٢٣. ولكن إذا ما اضطرني الضُّر لم أبت

أقلبُ فكري مُنْجِدًا ثم مُتْهِا

#### •(لثرم:

«وما كل برق لاح لي يستفزُّني»: أي وما كل برق لاح لي، وما كل باب من أبواب الدنيا يلوح ويظهر لي، يستفزني حتى أذهب وراءه.

«ولا كل من لاقيت أرضاه منعما»: أي وما كل من لاقيت من الناس، أرضاه أن ينعم عليّ، وهذا أريد أن ينفق عليّ، وهذا أريد أن ينعم عليّ، وهذا أريد أن يعطيني، وهذا أريد أن ينفق عليّ، وهذا أريد أن يكون له مِنَّة عليّ، فالأفضل للإنسان أن يكون هو الذي له المنة على الناس، يُعلِّمهم ويربيهم ابتغاء وجه الله، ولا يريد منهم جزاءًا ولا شكورا.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أُتَّبِعُواْ مَن لَّا يَسْتَلُكُمُ أَجْرًا وَهُم مُّهُ مَدُونَ ﴾ [يس: ٢١].

«ولكن إذا ما اضطرني الضُّر لم أبت»: أي إذا اضطرني الضر، و(ما) هنا زائدة؛ قال الشاعر:

اسْمَعْ أَخِي خُذْ فَائِدَة بعد لَ إِذَا مَا زَائِدَةُ الْعَدَةُ

أي إذا اضطرني الضر، وجاءني الضر.

«أقلبُ فكري مُنْجِدًا ثم مُتْهِمًا»: أي أقلب فكري وأُفكِّر أن أذهب إلى نجد منجدا، أو تهامة متهما.

#### وصفالعالمالأبي والاعتزانر بالعليه وسموالهمة



أي : لكن أصبر على العلم، حتى ييسر الله تعالى، وطالب العلم يدعو الله بتضرع وشدة حتى يُعيَسِّر الله.

-قيل للإمام أحمد مرحمه الله: «ما أفضل أيامك؟»، قال: «عندما يكون الكيس فارغا»، ما يوجد في الكيس شيء، لا ملح ولا دقيق، هذا أفضل الأيام، لأني أدعو الله، وأسأل الله بتضرع وشدة، فيستجيب الله تعالى الدعاء.

#### • قال رحمه (الله):

٢٤. إلى أن أرى ما لا أغص بنذكره

إذا قلتُ قد أسدى إليَّ وأنعَل

#### • (الثرع:

«إلى أن أرى مالا أغص بذكره»: أي سأصبر وأسير على هذا الحال، إلى أن أرى النعمة التي لا أغص بذكرها، أي لا أذكرها وتكون عندي غصة.

«إذا قلت قد أسدى إلى وأنعما»: أي هذا عندي أمر يغصني، إذا قلت: قد أسدى عليَّ فلان، وأنعم عليَّ فلان.

وكما سمعت، العبرة بما كان عليه النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى َ الْهِ وَسَلَّمُ وأصحابه من العفة، ومن التعاون كذلك بين أهل الحق، والتعاون بين أهل السنة، وما جاء طالب العلم من المال من غير استشراف نفس يقبله ويحمد الله، وما لا فلا يتبعه نفسه، فبركة العلم هي بالعفة والصيانة فنسأل الله تعالى التوفيق والسداد والله أعلم.

